FEDERICAFRANCESCONI

Spazi e tempi nel ghetto ebraico di Modena
durante la prima eta moderna

Quaderni Estensi Rivista, | — 2009 <http://www.avchieniculturali.ittASMO/QE,1,2009>



F. FrancesconBpazi e tempi nel ghetto ebraico di Modena

Nel 1681 il compositore Carlo Grossi scrisseClantata Ebraica in
Dialogo, per voce sola e cho(®enezia) ad uso dei sodal@homerim la-
Boger(Le sentinelle del mattino), attivi a Modena e ¥eia. A Modena la
confraternitaShomerim la-Bogeera stata fondata nel 1624 circa presso
I'oratorio Usiglio (I'attuale palazzo Levi, situat;n angolo fra Piazza
Mazzini e Via Emiliaj, con scopi di studio e preghiera. Nel 1638, quando
fu istituito il ghetto in citta, nell'area comprefa le contrade Coltellini e
Blasia, la sinagoga venne inglobata all’internopkrimetro designato.

Testo in ebraico (il cui autore rimane sconoscigoyusica erano stati
commissionati per celebrare la festa annuale detlafraternita, che
coincideva con la ricorrenza tHoshana Rabbalfla festa della Tora). I
dialogo cui si fa riferimento nel titolo si svol@i@ un passante e i membri
della confraternita. Il primo nota un gruppo digmre che canta lodi a Dio
con grande allegria e chiede loro il motivo di tgieia; i membri della
confraternita allora si presentano co8teomrim la-Boge(Le sentinelle del
mattino)e spiegano che stanno festeggiando I'anniversatia tbndazione
del sodalizio. Il testo recita:

Il passante: “Amici e confratelli, so bene che dqae®tte € consacrata
a rendere gloria a Dio, e tuttavia voi mostrate gima particolare; orsu
ditemi la ragione delle vostre lodi”.

Shomrim la-Boger: “Sappi o0 passante, che allegrézzbbondanza é
venuta qui a convegno: alla gioia della ricorrerigibshana rabbh si
aggiunge la gioia della nostra festa. La confrat@ralei “principi del
popolo”, nostra gloria, rende grazie nella casa $ighore e Re.” E di
seguito: “A ricordo del primo giorno in cui i conga si sono levati prima
dell'alba per sfogare amari pensieri al cospett®ii e affrettare cosi la
redenzione e la venuta del Messia, e alla stesgapmr tutto I'anno,
accrescere la gloria”

! Cantata ebraica in dialogo, per voce e choeocura di IADLER, Tel Aviv 1965. Si veda
in proposito | ADLER, La pratiqgue musicale savante dans quelques comntésiawives en
Europe aux XVlle and XVllle siécleRaris 1966, 2 voll. [ristampa da «Etudes juiv@ss-

2 (1966), pp. 89-105 e per una recente discussgbngmanda al bel volume di M.
ANDREATTA, Poesia religiosa di eta barocca. L'innario della @foaternita Somerim La-
Boger (Mantova, 1612), Padova 2007, pp. 44-47. Per troduzione alla storia delle
confraternite ebraiche in Italia con ampi approfomehti su Modena si vedano i lavori
pionieristici di E.HORowITZ, A Jewish Youth Confraternity in Seventeenth-centtialy,
Italia 5 (1985): 36-97;The Eve of Circumcision: A Chapter in the History Jewish
Nightlife, «Journal of Social History» 23 (1989): 45-@8wish Confraternal Piety in the
Veneto in the Sixteenth and Seventeenth CentuniegS. Cozzi (a cura di),Gli ebrei a
VeneziaVenezia 1987, pp. 301-313.

2 Piazza Mazzini nn. 46-51.

® Testo riportato ifCantata ebraica in dialogcit.

Quaderni Estensi Rivista, | — 2009 <http://www.avcbieniculturali.it/ASMO/QE,1,2009> 9



F. FrancesconBpazi e tempi nel ghetto ebraico di Modena

Il tema di questo saggio -spazi e tempi nel ghelraico di Modena
durante la prima etd moderna- € riconducibile adiral elementi appena
menzionati: uno spazio preciso -una confraternita epraico havura o
hevrd-, un tempo determinato -la notte- e un eventaliza@atore -la veglia-
enfatizzato da un connubio culturale ebraico-amsii cioé dalla
composizione musicale di un artista cristiano e tdato poetico di uno
scrittore ebreo. In questo senso il presente dmitii risponde
positivamente alla storiografia recente che haoko#ato I'opportunita di
esplorare I'associazionismo delle confraternite leuafenomeno
fondamentale nella prima etd moderna, per il suseresad un tempo
trasformativo e conservatore, egalitario ed ebitavieicolo di resistenza ed
acculturazion& Questa analisi ha infatti lo scopo di suggerloeia spunti
di riflessione sulle modalita di negoziazione crdta e di mantenimento
dell'identita messe in atto tramite I'associaziomisdalla minoranza ebraica
-uomini e donne- a Modena nella prima eta moderna.

Confraternite ebraiche a Modena

Nel testo sopra citato, composto perSfiomrim la-Bogerla pratica di
una veglia antelucana e la sua finalita sono cimarde esposte: “sfogare
amari pensieri al cospetto di Dio e affrettare dasiedenzione e la venuta
del Messia”. Confraternite ebraiche, come quellglid@homrim la-Boger
proliferarono in Italia dagli anni settanta del Quecento in avanti e
avevano una chiara impronta kabbalistica, carattata da nuove forme di
misticismo e di studio, sorte Eretz YisraelFondamentale era il cosiddetto
tigqun (letteralmente, riparazione), il perfezionamentd geocesso di
recupero e restaurazione dei vari livelli dellaugtira divina e creata, che
coinciderebbe con la redenzione e l'avvento delsmeltre alla veglia
antelucana sopra descritta, altri furono i rititaoti introdotti all’'interno
dell’attivita delle confraternite come per esempgglia di mezzanotte in
ricordo della distruzione del Tempio di Gerusalemiigqun hazoy,
'usanza di considerare la vigilia del novilunionee un digiuno minore
(Yom kippur gata)n le veglie del crepuscolo all’alba dedicate alstella
vigilia di Shavuot(la festa dei tabernacoli), diioshana Rabbale del
settimo giorno diPesach(Pasqua), la veglia precedente la circoncisione di

* N. TERPSTRA De-Institutionalizing Confraternity Studies: Fratelism and Social
Capital in Cross-Cultural Contexts, in BLACK e P.GRAVESTOCKM (a cura di),Early
Modern Confraternities in Europe and the Americas. Intdimaal and Interdisciplinary
PerspectivesAldershot 2006, pp. 264-283.

Quaderni Estensi Rivista, | — 2009 <http://www.avcbieniculturali.i/ASMO/QE,1,2009> 10



F. FrancesconBpazi e tempi nel ghetto ebraico di Modena

un nuovo nato (che verra analizzata poco piu avantspeciali usanze
funebri e digiuni espiatcti

Gli statuti della confraternitaHevrat Makshivim (“Compagni in
ascolto”, dal Cantico dei Cantici 8,13) del 1616ndata a Modena dal
celebre rabbino e kabbalista Aaron Berechia Modapartano che “molti
[...] hanno imposto a se stessi I'obbligo di un diginel giorno di entrata
della veglia della nuova luna e questo sara vimtelger I'intero anno [...]
ed essi esamineranno con attenzione le loro azampiute durante il mese
precedenté Varie furono le confraternite e i gruppi di préga animati da
intenti analoghi, che sorsero all'interno del gbetiodenese nel Sei e nel
Settecento. La scelta del tempo, la notte, amplawsaggestione e I'effetto
dell’evento e ne sottolineava maggiormente il sefigmivato: si trattava di
un momento esclusivamente ebraico, all'internogihatto e durante le ore
lontane dalla quotidianita del lavoro, che si sesky per lo piu al di fuori
del “recinto”. In questo senso possiamo vedereanatitte, il tempo della
forzata reclusione nel ghetto, anche uno spaZibetit¥’.

| concetti di amicizia e fratellanza, che legavanonembri della
confraternita, erano sempre enfatizzati attravemsitvita sociali, quali
processioni e cene per la commemorazione della afnode della
confraternita, e la pubblicazione di formulari p&ari sodalizi in molteplici
occasioni. Anzi, queste confraternite devozionaslpetto a quelle come la
Gemilut Hassadimatti di amorevole compassione), sorte in grandeeram
nella prima meta del Cinquecento e dedicate allaefizenza e
all'assistenza degli ammalati dall’agonia alla depa, presentavano una
base di aderenti meno elitistica perché meno legat@ensd. Nelle
confraternite modenesi seicentesche la partecipazeva allargata ai vari
strati della popolazione e il ruolo lideristico emlinizio nelle mani dei
rabbini-intellettuali della cittd come Aron Bereghi Modena.
Progressivamente, con il consolidarsi di una verar@pria borghesia
mercantile allinterno della societa ebraica modenecomposta dai
Modena, Sanguinetti, Formiggini, Levi, Sacerdotyvigo, Norsa, Usiglio e
Fano-, un'oligarchia laica assunse un peso semm@ggiore nelle varie
istituzioni comunitarie e in primis nelle confraige’. La confraternita

® Per una approfondita disamina si rimanda a BR®WiTz, Jewish Confraternities in
Seventeenth-Century Verona: A Study in the Sodigtbky of Piety Ph.D. Thesis, Yale
University 1982 e i contributi dello stesso autoitati alla nota n. 1.

® Si veda E. @rROwITZ, Jewish Confraternal Piefyit.

’ Si rimanda a FEFRANCESCON| Jewish Families in Modena from the Renaissancéigo t
Napoleonic Emancipation (1600-181dPh.d. dissertation, University of Haifa, 2007),
206-215 (in corso di pubblicazione).

8 Citazione da E. BRowITz, Jewish Confraternitieit., p. 100 (originale in ebraico).

° La popolazione ebraica, dopo la devoluzione didfarallo Stato Pontificio del 1598 e la
conseguente migrazione di ebrei al seguito del Rukkbdena, aumento fino a contare 750

Quaderni Estensi Rivista, | — 2009 <http://www.avcbieniculturali.it/ASMO/QE,1,2009> 11



F. FrancesconBpazi e tempi nel ghetto ebraico di Modena

dunque era anche uno specchio della composiziorialsalella comunita
ebraica, analogamente del resto a quanto accaddhzasocieta cristiana.
L’analisi della consuetudine della veglia offreliusuggerimenti per lo
studio dell’evoluzione della mentalita all'interdel gruppo sociale ebraico.

La veglia come elemento di affermazione e negaxiazi

Agli inizi del Seicento, la veglia dunque non chstia certo una novita
per gli ebrei italiani, ma la trasformazione cuisiottoposta dagli animatori
delle confraternite kabbalistiche la innovo profamante, ampliandone il
significato e l'impatto sul tessuto sociale. La Neegla osservarsi la notte
precedente la circoncisione di un nuovo nato esaiadiffusa e, come
spiegava il noto rabbino Leone da Modena, “queltasa vigilano tutta la
notte a far guardia alla creatura nata, e vanngeta gl'amici a visitar il
padre del nato, e donne alla madre e si fa allegrequella sera, e
ricevimenti™'®. Da principio questa tipologia di veglia non avendla a che
fare con attivitd di preghiera e studio, ma coes@tin festeggiamenti e
danze (non prive di certa lascivia) a cui partecipe amici e conoscenti di
ambo i sessi, cui seguiva la veglia notturna, pasdi da tutti i membri della
famiglia*’. Aron Berechia, nel 1624, riusci a trasformare @insuetudine
in una cerimonia piu sobria e mistica rispetto arda accadeva in passato
con l'esclusione della danza e della presenza delt@e. Berechia scriveva
in proposito: “[...] contro coloro che impieganoetja notte facendo festa,
uomini e donne [...] vecchi e giovani andate e nsge quella che era
'usanza fra quelli delle generazioni precedeng cion interrompevano i
loro studi per un solo momento nella notte prece&ncirconcisione [...]
come pud essere visto neltohar [il testo classico per eccellenza della

persone circa nel 1638. Nel 1767 gli ebrei in aitano 1262 su un totale di 21000 abitanti
e rappresentavano il 6 % circa della popolazioee1l @90 erano 1228 su un totale di 21794
e mantenevano quindi analoghe proporzioni. Archtétla Comunita ebraica di Modena
[ACEMO], “Denunzia delle anime all'Uffizio dell’Abbndanza”. Si vedano sull'argomento
A. SPINELLI, Del Ghetto degli Israeliti in Modena«Il Panaro», 4 e 11 giugno 1893; R.
BACHI, «La Rassegna mensile d’Israel», XIII/7-9 (1937:-356-320 e XIII/10-12 (1937-
38): 318-362; bEM, La demografia dell’ebraismo italiano prima dell’em@pazione «La
Rassegna Mensile d’Israel», XII1/7-9 (1937-193&62320.

19| EONE DA MODENA, Historia de’ riti hebraici Venezia 1638 (edizione Forni), 1V, 8:3.
Sulla storia di questa tipologia di veglia nel morebraico italiano si veda E.drowiTz,
The Eve of Circumcisigrit.

1 Si rimanda a RBONFIL, Aspects of Social and Spiritual Life of the Jewthim Venetian
Territories at the Beginning of the Sixteenth Cent{Hebrew] «Zion», 41 (1976) 71, 84-
86.

Quaderni Estensi Rivista, | — 2009 <http://www.avtcbieniculturali.it/ASMO/QE,1,2009> 12



F. FrancesconBpazi e tempi nel ghetto ebraico di Modena

Kabbalah, composto nel XIIl secoldf” In linea con questi cambiamenti, la
veglia notturna fu sempre piu incentrata sullo studiventando un evento
“ritualizzato”. Nel 1711 la confraternitslishmeret ha-Bogefper la veglia
del mattino), seguendo probabilmente un precedestigjito dal notorio
rabbino e studioso Abraham Rovigo (c. 1650-17183aente a nove anni
prima>, decise che se nasceva un figlio ad uno dei membraltri erano
obbligati a partecipare alla “veglia” nella casd deovo nato nella notte
precedente la circoncisione. Essi dovevano rimaaeleggere insieme lo
Zohar per un’ora, dopo che i rabbini avevano completdtoo studi per la
notte. In seguito, i componenti della confrateritzot Laila(per la veglia
della mezzanotte), istituita dal medesimo RoVigdecisero che nel caso
della nascita di un figlio ad uno di loro era dbtigo rimanere tutta la notte
in veglia nella casa del nuovo nato. Nel 1763 pichibbno un libro di
letture da utilizzarsi per questo propoSitoProgressivamente gli ebrei
modenesi avevano aggiunto quindi nuovi elementdelvozione pratica
rispetto a quanto era stato istituito in passaiaralabini locali, mentre nel
resto dell’ltalia ebbero larga diffusione ancheualke forme meno rigorose
di praticd®.

Questo punto appare significativo nella focalizaaei di strategie di
negoziazione culturale e di mantenimento dell'idaninesse in atto dalla
minoranza ebraica. La svolta culturale e sociala d&ontroriforma aveva
comportato una profonda e ampia ristrutturazioritangbito del controllo
della societa e aveva influito notevolmente swlazioni ebraico-cristiane,
con il rogo e la proibizione del Talmud, espulsidegli ebrei da alcune
citta della penisola e la ghettizzazione in alfrali politiche investirono

12 ARON BERECHIA MODENA, Ma’avar Yabok Mantova 1626 (edizione di Vilna del 1896,
p. 255), citazione tratta da EoORowITz, The Eve of Circumcisiom. 563.

13 Riguardo ad Avraham Rovigo si rimanda &13NN, The Settlement of the Kabbalist R.
Abraham Rovigo and his school in Jerusalem in 5@62ebraico), «Me’asef Tsion», 6
(1934): 59-84; G.ScHoOLEM, The Dreams of R. Mordechai Ashkenazi, a Follower of
Shabbetai Ze\jin ebraico), Berlin 1938; BONNE, New Material on Sabbatai Tzevi from a
Notebook of R. Abraham Rovidia ebraico), «Sefunot», 3-4 (1960): 41-69T7 sHBY, R.
Meir Rofe’'s Letters of 1675-1680 to R. Abraham Bo\in ebraico), «Sefunot», 3-4
(1960): 84-90.

% Riguardo ad Avraham Rovigo si rimanda &AanN, The Settlement of the Kabbalist R.
Abraham Rovigo and his school in Jerusalem in 5@62ebraico), «Me’asef Tsion», 6
(1934): 59-84; G.ScHOLEM, The Dreams of R. Mordechadishkenazi, a Follower of
Shabbetai Zein ebraico), Berlinl938; I.SONNE, New Material on Sabbatai Tzevi from a
Notebook of R. Abraham Rovidia ebraico), «Sefunot», 3-4 (1960): 41-69T kHBY, R.
Meir Rofe’s Letters of 1675-1680 to R. Abraham Bo\in ebraico), «Sefunot», 3-4
(1960): 84-90.

!5 Seder Mishmeret ha-Bghivorno, 1763; L'evento & riportato da EORowITz, The Eve
of the Circumcisionp. 583.

'8 |bid., pp. 566-567.

Quaderni Estensi Rivista, | — 2009 <http://www.avcbieniculturali.it/ASMO/QE,1,2009> 13



F. FrancesconBpazi e tempi nel ghetto ebraico di Modena

anche il Ducato Estense e gli ebrei modenesi fuginettizzati nel 1638
per oltre due secoli (fatta eccezione per la domame napoleonica).

L’esigenza di un maggiore rigore morale era statmamente imposto
dall’azione controriformistica e perseguito attn®ee un processo di
ristrutturazione della mentalita e della devozidedla Controriforma che,
come ha sottolineato Elliott Horowitz, influenzacomanche la mentalita
ebraicd’. Aron Berechia inglobd queste nuove tendenze reli opera
riformistica, con I'esclusione delle donne e dalknza da spazi e tempi
che, a differenza del passato, diventarono di qaEmda esclusivamente
maschile. Nello stesso tempo rinnovo I'evento debglia arricchendolo
delle nuove “moderne” tendenze mistiche e di preghidella kabbalah
coeva diEretz Israe] introducendo i salutari effetti di passaggi lmble
talmudici che descrivono [l'offerta dell'incenso nelfempio e la
rielaborazione di alcuni concetti delfmhar'®.

La negoziazione femminile

Se confrontiamo le fonti di archivio relative atltenfraternite ebraiche
modenesi conservate presso I'Archivio di StatoAedhivio della Comunita
ebraica di Modena e I'Hebrew Manuscript Archivelai®ational Library di
Gerusalemme non troviamo traccia di alcuna pres@aninile nel Sei e
nel Settecento. Vi & per0 un’eccezione, notevole solo rispetto al
contesto ebraico italiano, ma anche a quello ewrope confraternita
femminile So’ed Holim (atti di beneficio per gli ammalati; da qui in atia
SH), istituita nel 1735 da Miriam Rovigo (la prinfandatrice), Devora
Formiggini, Rosa and Grazia Fano, Sara Vita Lewnsdla Modena e altre
quindici donne (tutte madri e figlie di influentiarcanti ebrei modenesi). Le
fondatrici, secondo quanto riportato nel regispimkag, erano animate dai
propositi di “amare il proprio vicino come se sté$kevitico, 19:18] e di
occuparsi dell’'assistenza di ogni donna malataghetto sia nelle ore diurne

" E. HorowITZ, The Eve of Circumcisigmit.

8 1. TisHBY, The Confrontation between Lurianic and Cordoverigabbalah in the
Writings and Life of R. Aaron Berechiah of Moddehraico), «Zionp39 (1974): 25-81.
Per la valutazione assegnata da Aaron Berechiaip#itizione e alla preghiera notturna e
all'introduzione di elementi kabbalistici nel rifeasi rimanda a S50DBERG Crossing the
Jabbok: lliness and Death in Askenazi Judaismxte®nth Through in Nineteenth-Century
Prague Berkeley, Los Angeles, London 1996, pp. 75-908-1385; 155. Sull’esclusione
delle donne dalla veglia da parte di Aaron Beredi@dena si rimanda a E.dgowiTz,
The Eve of Circumcisigmit. spec. 46-49.

Quaderni Estensi Rivista, | — 2009 <http://www.avcbieniculturali.i/ASMO/QE,1,2009> 14



F. FrancesconBpazi e tempi nel ghetto ebraico di Modena

sia nelle ore notturne. Dunque potremmo dire cheharle donne, pur
escluse dai riti notturni kabbalistici, avevano lora veglid®.

Questa confraternita era contraddistinta essener@enda opere di
caritd - tzedakahin ebraicé™- analogamente a molte altre confraternite
ebraiche maschili presenti nel ghetto di Modenag@iraltri ghetti italiani.
La sua storia € straordinaria; mi limito in questade ad una breve
riflessione sugli spazi e sui tempi inerente aldamattato. Innanzitutto la
confraternita fu istituita in Casa Rovighi (I'attaavia Coltellini nn. 33-37),
dove si riuniva anche ldazot Laila Nello stesso edificio aveva sede anche
la sinagoga privata della famiglia. Uno spazio tareente maschile a partire
dal 1735 perse dunque il suo carattere di esctasivi

Nel 1778, dopo la morte di Miriam Rovigo e la capsente perdita
della sede originaria, le donne della SH chieseroteennero di avere una
sede propria nell’edificio centrale della comuniaraica analogamente a
quanto ad altre confraternite maschili era conceéso SH era ormai
diventata un’istituzione di supporto fondamentaédlan societa del ghetto
grazie anche ad investimenti ecomomici di notegolecesso. Ora se questo
spostamento in uno spazio ancora di pertinenzaagafio maschile -vi
avevano sede anche il tribunale rabbinico e il @iesdella comunita- puo
essere letto come un indice di implicita accettazie riconoscimento della
SH da parte della leadership maschile della coraumi¢llo stesso tempo
puod essere interpretato anche come segno di s@wegldi foucaltiana
memoria della comunita su una confraternita di @olancui presenza era
sempre piu prominente.

Inoltre, a partire dagli anni Cinquanta del secl@adonne della SH
iniziarono ad inserire alcuni elementi “rituali” atti da confraternite
maschili come il discorso commemorativo (in ebradibur) per una
consorella defunta e I'abitudine di elargire dogjiavani nubili o legna da
ardere ai poveri nel giorno &osh Hodeslila luna nuova) del mese ebraico
di Tevet(che generalmente cade alla fine di dicembre), nigwarenza che
riveste uno speciale significato per le donne ecum si evitano lavori

1% La confraternita rimase attiva fino al 1943 e itoistice allo stadio attuale delle ricerche
I'unica hevrah femminile ebraica esistente nell’Europa della @rieta moderna, il cui
archivio sia giunto fino a noi in buona parte coma®. Da qui inavanti riguardo alla storia
della SH si rimanda a FFRANCESCON] Jewish Women in Eighteenth-Century Modena:
Individual, Household, an@ollectiveProperties in J.SPERLING and SWRAY (a cura di),
Acrossthe Religious Divide: Women's Properties in thal&viMediterranean (ca. 1300-
1800),New York 2010, 191-207 (in stampa).

% per una nuova analisi del concettotzidakahattraverso fonti rabbiniche e il contesto
medievale si veda MCOHEN, Poverty and Charity in the Jewish Community of Mdedli
Egypt Princeton 2005. Per uno studio innovativo di rutirme di filantropia nelle societa
ebraiche europee nel passaggio alleta modernansinda a D.PENSLAR, Shylock’s
Children: Economics and Jewish Identity in Modeurdpe Berkeley 2001.

Quaderni Estensi Rivista, | — 2009 <http://www.avcbieniculturali.i/ASMO/QE,1,2009> 15



F. FrancesconBpazi e tempi nel ghetto ebraico di Modena

pesanfi’. Negli stessi giorni si teneva anche I'assembleaetple della
confraternita e in questo modo le donne della Sidnisevano “avalorare
vieppiu la santa opera della haverah medesimajiotho della luna nuova
era amplificato nella sua significanza speciale [@erdonne attraverso
modalita di “rito” -le donazioni, la riunione dedésemblea generale etc.-
assai comuni presso le confraternite ebraiche nilectPer esempio, gli
Shomerim la-Bogesopra citati festeggiavano I'anniversario di foridae
del loro sodalizio nel giorno diiloshanah Rabbatche “si e trasformata in
un giorno meritevole di ulteriore onof&”

Conclusioni

I caso modenese suggerisce che negoziazione aeltue
mantenimento dell'identita degli ebrei d’'ltalia l@elprima eta moderna
furono senza dubbio processi complessi e non linear lo studio di forme
di aggregazione come le confraternite costituiscoma chiave fruttuosa di
analisi. Nel caso delle confraternite maschili wj falvolta, I'adozione di
prodotti culturali (la musica di Carlo Grossi, t#taall'inizio) e la
rielaborazione di tendenze della mentalita (I'atigtecontroriformistica
nella trasformazione della veglia per la circorang di un nuovo nato) di
ambito cristiano. Diversamente, nel caso della revafnita femminile SH
vi furono l'introduzione e la rielaborazione simigal di rituali ebraici fino
ad un certo punto di sola pertinenza maschile.Ulai@ della maggioranza
cristiana penetro mediata, appunto, dai modebisdiociazionismo maschile.
Uomini e donne nel ghetto di Modena elaboraronoategie di
sopravvivenza culturale relazionandosi in maniereupare a tempi e spazi
di cui disponevano.

2 Sull'importanza diRosh Hodeslper le donne nella prima eta moderna si rimanda a
WEISSLER Voices of the Matriarchs: Listening to the Praya&fsEarly Modern Jewish
WomenBoston 1998, pp. 23, 112-16.

22 gullintroduzione dei rituali nella confraternit8H mi permetto di segnalare F.
FRANCESCON| The Eighteenth-Century Soed Holim of Modena: Nagoti, Cultural
Survival and Silenced Spirituality of Italian JetvisVomenin N. TERPSTRA (a cura di),
Brotherhoods and Boundaries\. Terpstra, Brepols (Turnout: Brepols), di prossi
pubblicazione.

“3 Testo riportato ifCantata ebraica in dialogcit.

Quaderni Estensi Rivista, | — 2009 <http://www.avcbieniculturali.i/ASMO/QE,1,2009> 16



