
Quaderni Estensi Rivista, I – 2009 <http://www.archivi.beniculturali.it/ASMO/QE,1,2009>  

 
FEDERICA FRANCESCONI 

 
 
 

Spazi e tempi nel ghetto ebraico di Modena 
durante la prima età moderna 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



F. Francesconi, Spazi e tempi nel ghetto ebraico di Modena 

Quaderni Estensi Rivista, I – 2009 <http://www.archivi.beniculturali.it/ASMO/QE,1,2009> 
 

9 

Nel 1681 il compositore Carlo Grossi scrisse la Cantata Ebraica in 
Dialogo, per voce sola e choro (Venezia) ad uso dei sodalizi Shomerim la-
Boqer (Le sentinelle del mattino), attivi a Modena e Venezia1. A Modena la 
confraternita Shomerim la-Boqer era stata fondata nel 1624 circa presso 
l’oratorio Usiglio (l’attuale palazzo Levi, situato in angolo fra Piazza 
Mazzini e Via Emilia)2, con scopi di studio e preghiera. Nel 1638, quando 
fu istituito il ghetto in città, nell’area compresa fra le contrade Coltellini e 
Blasia, la sinagoga venne inglobata all’interno del perimetro designato. 

Testo in ebraico (il cui autore rimane sconosciuto) e musica erano stati 
commissionati per celebrare la festa annuale della confraternita, che 
coincideva con la ricorrenza di Hoshana Rabbah (la festa della Torà). Il 
dialogo cui si fa riferimento nel titolo si svolge fra un passante e i membri 
della confraternita. Il primo nota un gruppo di persone che canta lodi a Dio 
con grande allegria e chiede loro il motivo di tale gioia; i membri della 
confraternita allora si presentano come Shomrim la-Boqer (Le sentinelle del 
mattino) e spiegano che stanno festeggiando l’anniversario della fondazione 
del sodalizio. Il testo recita: 

Il passante: “Amici e confratelli, so bene che questa notte è consacrata 
a rendere gloria a Dio, e tuttavia voi mostrate una gioia particolare; orsù 
ditemi la ragione delle vostre lodi”.  

Shomrim la-Boqer: “Sappi o passante, che allegrezza in abbondanza è 
venuta qui a convegno: alla gioia della ricorrenza [Hoshanà rabbà] si 
aggiunge la gioia della nostra festa. La confraternita dei “principi del 
popolo”, nostra gloria, rende grazie nella casa del Signore e Re.” E di 
seguito: “A ricordo del primo giorno in cui i compagni si sono levati prima 
dell’alba per sfogare amari pensieri al cospetto di Dio e affrettare così la 
redenzione e la venuta del Messia, e alla stessa ora, per tutto l’anno, 
accrescere la gloria”3. 

                                                 
1 Cantata ebraica in dialogo, per voce e choro, a cura di I. ADLER, Tel Aviv 1965. Si veda 
in proposito I. ADLER, La pratique musicale savante dans quelques communautés juives en 
Europe aux XVIIe and XVIIIe siècles, Paris 1966, 2 voll. [ristampa da «Études juives» 8, 1-
2 (1966), pp. 89-105 e per una recente discussione si rimanda al bel volume di M. 

ANDREATTA, Poesia religiosa di età barocca. L’innario della Confraternita Somerim La-
Boqer (Mantova, 1612), Padova 2007, pp. 44-47. Per un’introduzione alla storia delle 
confraternite ebraiche in Italia con ampi approfondimenti su Modena si vedano i lavori 
pionieristici di E. HOROWITZ, A Jewish Youth Confraternity in Seventeenth-century Italy, 
Italia 5 (1985): 36-97; The Eve of Circumcision: A Chapter in the History of Jewish 
Nightlife, «Journal of Social History» 23 (1989): 45–69; Jewish Confraternal Piety in the 
Veneto in the Sixteenth and Seventeenth Centuries, in G. COZZI (a cura di), Gli ebrei a 
Venezia, Venezia 1987, pp. 301-313. 
2 Piazza Mazzini nn. 46-51. 
3 Testo riportato in Cantata ebraica in dialogo, cit. 



F. Francesconi, Spazi e tempi nel ghetto ebraico di Modena 

Quaderni Estensi Rivista, I – 2009 <http://www.archivi.beniculturali.it/ASMO/QE,1,2009> 
 

10 

Il tema di questo saggio -spazi e tempi nel ghetto ebraico di Modena 
durante la prima età moderna- è riconducibile ad alcuni elementi appena 
menzionati: uno spazio preciso -una confraternita (in ebraico havurà o 
hevrà)-, un tempo determinato -la notte- e un evento catalizzatore -la veglia- 
enfatizzato da un connubio culturale ebraico-cristiano, cioè dalla 
composizione musicale di un artista cristiano e dal testo poetico di uno 
scrittore ebreo. In questo senso il presente contributo risponde 
positivamente alla storiografia recente che ha sottolineato l’opportunità di 
esplorare l’associazionismo delle confraternite quale fenomeno 
fondamentale nella prima età moderna, per il suo essere ad un tempo 
trasformativo e conservatore, egalitario ed elitario, veicolo di resistenza ed 
acculturazione4. Questa analisi ha infatti lo scopo di suggerire alcuni spunti 
di riflessione sulle modalità di negoziazione culturale e di mantenimento 
dell’identità messe in atto tramite l’associazionismo dalla minoranza ebraica 
-uomini e donne- a Modena nella prima età moderna. 

 
 

Confraternite ebraiche a Modena 
 

Nel testo sopra citato, composto per gli Shomrim la-Boqer, la pratica di 
una veglia antelucana e la sua finalità sono chiaramente esposte: “sfogare 
amari pensieri al cospetto di Dio e affrettare così la redenzione e la venuta 
del Messia”. Confraternite ebraiche, come quella degli Shomrim la-Boqer, 
proliferarono in Italia dagli anni settanta del Cinquecento in avanti e 
avevano una chiara impronta kabbalistica, caratterizzata da nuove forme di 
misticismo e di studio, sorte in Eretz Yisrael. Fondamentale era il cosiddetto 
tiqqun (letteralmente, riparazione), il perfezionamento del processo di 
recupero e restaurazione dei vari livelli della struttura divina e creata, che 
coinciderebbe con la redenzione e l’avvento del messia. Oltre alla veglia 
antelucana sopra descritta, altri furono i riti notturni introdotti all’interno 
dell’attività delle confraternite come per esempio veglia di mezzanotte in 
ricordo della distruzione del Tempio di Gerusalemme (tiqqun hazot), 
l’usanza di considerare la vigilia del novilunio come un digiuno minore 
(Yom kippur qatan), le veglie del crepuscolo all’alba dedicate a studi nella 
vigilia di Shavuot (la festa dei tabernacoli), di Hoshana Rabbah e del 
settimo giorno di Pesach (Pasqua), la veglia precedente la circoncisione di 

                                                 
4 N. TERPSTRA, De-Institutionalizing Confraternity Studies: Fraternalism and Social 
Capital in Cross-Cultural Contexts, in C. BLACK e P. GRAVESTOCKM (a cura di), Early 
Modern Confraternities in Europe and the Americas. International and Interdisciplinary 
Perspectives, Aldershot 2006, pp. 264-283. 



F. Francesconi, Spazi e tempi nel ghetto ebraico di Modena 

Quaderni Estensi Rivista, I – 2009 <http://www.archivi.beniculturali.it/ASMO/QE,1,2009> 
 

11 

un nuovo nato (che verrà analizzata poco più avanti) e speciali usanze 
funebri e digiuni espiatori5.  

Gli statuti della confraternita Hevrat Makshivim (“Compagni in 
ascolto”, dal Cantico dei Cantici 8,13) del 1616, fondata a Modena dal 
celebre rabbino e kabbalista Aaron Berechià Modena, riportano che “molti 
[…] hanno imposto a se stessi l’obbligo di un digiuno nel giorno di entrata 
della veglia della nuova luna e questo sarà vincolante per l’intero anno […] 
ed essi esamineranno con attenzione le loro azioni compiute durante il mese 
precedente”6. Varie furono le confraternite e i gruppi di preghiera animati da 
intenti analoghi, che sorsero all’interno del ghetto modenese nel Sei e nel 
Settecento. La scelta del tempo, la notte, ampliava la suggestione e l’effetto 
dell’evento e ne sottolineava maggiormente il senso di privato: si trattava di 
un momento esclusivamente ebraico, all’interno del ghetto e durante le ore 
lontane dalla quotidianità del lavoro, che si svolgeva per lo più al di fuori 
del “recinto”. In questo senso possiamo vedere nella notte, il tempo della 
forzata reclusione nel ghetto, anche uno spazio di libertà7. 

I concetti di amicizia e fratellanza, che legavano i membri della 
confraternita, erano sempre enfatizzati attraverso attività sociali, quali 
processioni e cene per la commemorazione della fondazione della 
confraternita, e la pubblicazione di formulari per i vari sodalizi in molteplici 
occasioni. Anzi, queste confraternite devozionali rispetto a quelle come la 
Gemilut Hassadim (atti di amorevole compassione), sorte in grande numero 
nella prima metà del Cinquecento e dedicate alla beneficenza e 
all’assistenza degli ammalati dall’agonia alla sepoltura, presentavano una 
base di aderenti meno elitistica perché meno legata al censo8. Nelle 
confraternite modenesi seicentesche la partecipazione era allargata ai vari 
strati della popolazione e il ruolo lideristico era all’inizio nelle mani dei 
rabbini-intellettuali della città come Aron Berechià Modena. 
Progressivamente, con il consolidarsi di una vera e propria borghesia 
mercantile all’interno della società ebraica modenese -composta dai 
Modena, Sanguinetti, Formiggini, Levi, Sacerdoti, Rovigo, Norsa, Usiglio e 
Fano-, un’oligarchia laica assunse un peso sempre maggiore nelle varie 
istituzioni comunitarie e in primis nelle confraternite9. La confraternita 
                                                 
5 Per una approfondita disamina si rimanda a E. HOROWITZ, Jewish Confraternities in 
Seventeenth-Century Verona: A Study in the Social History of Piety, Ph.D. Thesis, Yale 
University 1982 e i contributi dello stesso autore citati alla nota n. 1. 
6 Si veda E. HOROWITZ, Jewish Confraternal Piety, cit. 
7 Si rimanda a F. FRANCESCONI, Jewish Families in Modena from the Renaissance to the 
Napoleonic Emancipation (1600–1810), (Ph.d. dissertation, University of Haifa, 2007), 
206-215 (in corso di pubblicazione).  
8 Citazione da E. HOROWITZ, Jewish Confraternities, cit., p. 100 (originale in ebraico). 
9 La popolazione ebraica, dopo la devoluzione di Ferrara allo Stato Pontificio del 1598 e la 
conseguente migrazione di ebrei al seguito del Duca a Modena, aumentò fino a contare 750 



F. Francesconi, Spazi e tempi nel ghetto ebraico di Modena 

Quaderni Estensi Rivista, I – 2009 <http://www.archivi.beniculturali.it/ASMO/QE,1,2009> 
 

12 

dunque era anche uno specchio della composizione sociale della comunità 
ebraica, analogamente del resto a quanto accadeva nella società cristiana. 
L’analisi della consuetudine della veglia offre utili suggerimenti per lo 
studio dell’evoluzione della mentalità all’interno del gruppo sociale ebraico. 

 
 

La veglia come elemento di affermazione e negoziazione 
 
Agli inizi del Seicento, la veglia dunque non costituiva certo una novità 

per gli ebrei italiani, ma la trasformazione cui fu sottoposta dagli animatori 
delle confraternite kabbalistiche la innovò profondamente, ampliandone il 
significato e l’impatto sul tessuto sociale. La veglia da osservarsi la notte 
precedente la circoncisione di un nuovo nato era assai diffusa e, come 
spiegava il noto rabbino Leone da Modena, “quelli di casa vigilano tutta la 
notte à far guardia alla creatura nata, e vanno la sera gl’amici a visitar il 
padre del nato, e donne alla madre e si fa allegrezze quella sera, e 
ricevimenti”10. Da principio questa tipologia di veglia non aveva nulla a che 
fare con attività di preghiera e studio, ma consisteva in festeggiamenti e 
danze (non prive di certa lascivia) a cui partecipavano amici e conoscenti di 
ambo i sessi, cui seguiva la veglia notturna, praticata da tutti i membri della 
famiglia11. Aron Berechià, nel 1624, riuscì a trasformare tale consuetudine 
in una cerimonia più sobria e mistica rispetto a quanto accadeva in passato 
con l’esclusione della danza e della presenza delle donne. Berechià scriveva 
in proposito: “[...] contro coloro che impiegano quella notte facendo festa, 
uomini e donne [...] vecchi e giovani andate e osservate quella che era 
l’usanza fra quelli delle generazioni precedenti che non interrompevano i 
loro studi per un solo momento nella notte precedente la circoncisione […] 
come può essere visto nello Zohar [il testo classico per eccellenza della 

                                                                                                                            
persone circa nel 1638. Nel 1767 gli ebrei in città erano 1262 su un totale di 21000 abitanti 
e rappresentavano il 6 % circa della popolazione; nel 1790 erano 1228 su un totale di 21794 
e mantenevano quindi analoghe proporzioni. Archivio della Comunità ebraica di Modena 
[ACEMO], “Denunzia delle anime all’Uffizio dell’Abbondanza”. Si vedano sull’argomento 
A. SPINELLI, Del Ghetto degli Israeliti in Modena, «Il Panaro», 4 e 11 giugno 1893; R. 

BACHI, «La Rassegna mensile d’Israel», XIII/7-9 (1937-38): 256-320 e XIII/10-12 (1937-
38): 318-362; IDEM, La demografia dell’ebraismo italiano prima dell’emancipazione, «La 
Rassegna Mensile d’Israel», XIII/7-9 (1937-1938): 256-320. 
10 LEONE DA MODENA, Historia de’ riti hebraici, Venezia 1638 (edizione Forni), IV, 8:3. 
Sulla storia di questa tipologia di veglia nel mondo ebraico italiano si veda E. HOROWITZ, 
The Eve of Circumcision, cit. 
11 Si rimanda a R. BONFIL, Aspects of Social and Spiritual Life of the Jews in the Venetian 
Territories at the Beginning of the Sixteenth Century, [Hebrew] «Zion», 41 (1976) 71, 84-
86. 



F. Francesconi, Spazi e tempi nel ghetto ebraico di Modena 

Quaderni Estensi Rivista, I – 2009 <http://www.archivi.beniculturali.it/ASMO/QE,1,2009> 
 

13 

Kabbalah, composto nel XIII secolo]”12. In linea con questi cambiamenti, la 
veglia notturna fu sempre più incentrata sullo studio, diventando un evento 
“ritualizzato”. Nel 1711 la confraternita Mishmeret ha-Boqer (per la veglia 
del mattino), seguendo probabilmente un precedente, istituito dal notorio 
rabbino e studioso Abraham Rovigo (c. 1650–1713) e risalente a nove anni 
prima13, decise che se nasceva un figlio ad uno dei membri, gli altri erano 
obbligati a partecipare alla “veglia” nella casa del nuovo nato nella notte 
precedente la circoncisione. Essi dovevano rimanere a leggere insieme lo 
Zohar per un’ora, dopo che i rabbini avevano completato i loro studi per la 
notte. In seguito, i componenti della confraternita Hazot Laila (per la veglia 
della mezzanotte), istituita dal medesimo Rovigo14, decisero che nel caso 
della nascita di un figlio ad uno di loro era di obbligo rimanere tutta la notte 
in veglia nella casa del nuovo nato. Nel 1763 pubblicarono un libro di 
letture da utilizzarsi per questo proposito15. Progressivamente gli ebrei 
modenesi avevano aggiunto quindi nuovi elementi di devozione pratica 
rispetto a quanto era stato istituito in passato dai rabbini locali, mentre nel 
resto dell’Italia ebbero larga diffusione anche alcune forme meno rigorose 
di pratica16. 

Questo punto appare significativo nella focalizzazione di strategie di 
negoziazione culturale e di mantenimento dell’identità messe in atto dalla 
minoranza ebraica. La svolta culturale e sociale della Controriforma aveva 
comportato una profonda e ampia ristrutturazione nell’ambito del controllo 
della società e aveva influito notevolmente sulle relazioni ebraico-cristiane, 
con il rogo e la proibizione del Talmud, espulsioni degli ebrei da alcune 
città della penisola e la ghettizzazione in altre. Tali politiche investirono 

                                                 
12 ARON BERECHIÀ MODENA, Ma’avar Yabok, Mantova 1626 (edizione di Vilna del 1896, 
p. 255), citazione tratta da E. HOROWITZ, The Eve of Circumcision, p. 563. 
13 Riguardo ad Avraham Rovigo si rimanda a J. MANN, The Settlement of the Kabbalist R. 
Abraham Rovigo and his school in Jerusalem in 5462 (in ebraico), «Me’asef Tsion», 6 
(1934): 59-84; G. SCHOLEM, The Dreams of R. Mordechai Ashkenazi, a Follower of 
Shabbetai Zevi (in ebraico), Berlin 1938; I. SONNE, New Material on Sabbatai Tzevi from a 
Notebook of R. Abraham Rovigo (in ebraico), «Sefunot», 3-4 (1960): 41-69; I. TISHBY, R. 
Meir Rofe’s Letters of 1675-1680 to R. Abraham Rovigo (in ebraico), «Sefunot», 3-4 
(1960): 84-90. 
14 Riguardo ad Avraham Rovigo si rimanda a J. MANN, The Settlement of the Kabbalist R. 
Abraham Rovigo and his school in Jerusalem in 5462 (in ebraico), «Me’asef Tsion», 6 
(1934): 59-84; G. SCHOLEM, The Dreams of R. Mordechai Ashkenazi, a Follower of 
Shabbetai Zevi (in ebraico), Berlin 1938; I. SONNE, New Material on Sabbatai Tzevi from a 
Notebook of R. Abraham Rovigo (in ebraico), «Sefunot», 3-4 (1960): 41-69; I. TISHBY, R. 
Meir Rofe’s Letters of 1675-1680 to R. Abraham Rovigo (in ebraico), «Sefunot», 3-4 
(1960): 84-90. 
15 Seder Mishmeret ha-Ben, Livorno, 1763; L’evento è riportato da E. HOROWITZ, The Eve 
of the Circumcision, p. 583. 
16 Ibid., pp. 566-567. 



F. Francesconi, Spazi e tempi nel ghetto ebraico di Modena 

Quaderni Estensi Rivista, I – 2009 <http://www.archivi.beniculturali.it/ASMO/QE,1,2009> 
 

14 

anche il Ducato Estense e gli ebrei modenesi furono ghettizzati nel 1638 
per oltre due secoli (fatta eccezione per la dominazione napoleonica).  

L’esigenza di un maggiore rigore morale era stato fermamente imposto 
dall’azione controriformistica e perseguito attraverso un processo di 
ristrutturazione della mentalità e della devozione della Controriforma che, 
come ha sottolineato Elliott Horowitz, influenzarono anche la mentalità 
ebraica17. Aron Berechià inglobò queste nuove tendenze nella sua opera 
riformistica, con l’esclusione delle donne e della danza da spazi e tempi 
che, a differenza del passato, diventarono di pertinenza esclusivamente 
maschile. Nello stesso tempo rinnovò l’evento della veglia arricchendolo 
delle nuove “moderne” tendenze mistiche e di preghiera della kabbalah 
coeva di Eretz Israel, introducendo i salutari effetti di passaggi biblici e 
talmudici che descrivono l’offerta dell’incenso nel Tempio e la 
rielaborazione di alcuni concetti dello Zohar18. 

 
 

La negoziazione femminile 
 

Se confrontiamo le fonti di archivio relative alle confraternite ebraiche 
modenesi conservate presso l’Archivio di Stato e l’Archivio della Comunità 
ebraica di Modena e l’Hebrew Manuscript Archive della National Library di 
Gerusalemme non troviamo traccia di alcuna presenza femminile nel Sei e 
nel Settecento. Vi è però un’eccezione, notevole non solo rispetto al 
contesto ebraico italiano, ma anche a quello europeo: la confraternita 
femminile So’ed H�olim (atti di beneficio per gli ammalati; da qui in avanti 
SH), istituita nel 1735 da Miriam Rovigo (la prima fondatrice), Devora 
Formiggini, Rosa and Grazia Fano, Sara Vita Levi, Consola Modena e altre 
quindici donne (tutte madri e figlie di influenti mercanti ebrei modenesi). Le 
fondatrici, secondo quanto riportato nel registro (pinkas), erano animate dai 
propositi di “amare il proprio vicino come se stessi” [Levitico, 19:18] e di 
occuparsi dell’assistenza di ogni donna malata nel ghetto sia nelle ore diurne 

                                                 
17 E. HOROWITZ, The Eve of Circumcision, cit. 
18 I. TISHBY, The Confrontation between Lurianic and Cordoverian Kabbalah in the 
Writings and Life of R. Aaron Berechiah of Modena (ebraico), «Zion», 39 (1974): 25-81. 
Per la valutazione assegnata da Aaron Berechià alla ripetizione e alla preghiera notturna e 
all’introduzione di elementi kabbalistici nel rituale si rimanda a S. GODBERG, Crossing the 
Jabbok: Illness and Death in Askenazi Judaism in Sixteenth Through in Nineteenth-Century 
Prague, Berkeley, Los Angeles, London 1996, pp. 75-90; 133-145; 155. Sull’esclusione 
delle donne dalla veglia da parte di Aaron Berechià Modena si rimanda a E. HOROWITZ, 
The Eve of Circumcision, cit. spec. 46-49. 



F. Francesconi, Spazi e tempi nel ghetto ebraico di Modena 

Quaderni Estensi Rivista, I – 2009 <http://www.archivi.beniculturali.it/ASMO/QE,1,2009> 
 

15 

sia nelle ore notturne. Dunque potremmo dire che anche le donne, pur 
escluse dai riti notturni kabbalistici, avevano una loro veglia19. 

Questa confraternita era contraddistinta essenzialmente da opere di 
carità - tzedakah in ebraico20- analogamente a molte altre confraternite 
ebraiche maschili presenti nel ghetto di Modena e negli altri ghetti italiani. 
La sua storia è straordinaria; mi limito in questa sede ad una breve 
riflessione sugli spazi e sui tempi inerente al tema trattato. Innanzitutto la 
confraternita fu istituita in Casa Rovighi (l’attuale via Coltellini nn. 33-37), 
dove si riuniva anche la Hazot Laila. Nello stesso edificio aveva sede anche 
la sinagoga privata della famiglia. Uno spazio prettamente maschile a partire 
dal 1735 perse dunque il suo carattere di esclusività. 

Nel 1778, dopo la morte di Miriam Rovigo e la conseguente perdita 
della sede originaria, le donne della SH chiesero ed ottennero di avere una 
sede propria nell’edificio centrale della comunità ebraica analogamente a 
quanto ad altre confraternite maschili era concesso. La SH era ormai 
diventata un’istituzione di supporto fondamentale nella società del ghetto 
grazie anche ad investimenti ecomomici di notevole successo. Ora se questo 
spostamento in uno spazio ancora di pertinenza soprattutto maschile -vi 
avevano sede anche il tribunale rabbinico e il Consiglio della comunità- può 
essere letto come un indice di implicita accettazione e riconoscimento della 
SH da parte della leadership maschile della comunità, nello stesso tempo 
può essere interpretato anche come segno di sorveglianza di foucaltiana 
memoria della comunità su una confraternita di donne la cui presenza era 
sempre più prominente. 

Inoltre, a partire dagli anni Cinquanta del secolo le donne della SH 
iniziarono ad inserire alcuni elementi “rituali” tratti da confraternite 
maschili come il discorso commemorativo (in ebraico dibur) per una 
consorella defunta e l’abitudine di elargire doti a giovani nubili o legna da 
ardere ai poveri nel giorno di Rosh Hodesh (la luna nuova) del mese ebraico 
di Tevet (che generalmente cade alla fine di dicembre), una ricorrenza che 
riveste uno speciale significato per le donne e in cui si evitano lavori 

                                                 
19 La confraternita rimase attiva fino al 1943 e costituisce allo stadio attuale delle ricerche 
l’unica hevrah femminile ebraica esistente nell’Europa della prima età moderna, il cui 
archivio sia giunto fino a noi in buona parte conservato. Da qui in avanti riguardo alla storia 
della SH si rimanda a F. FRANCESCONI, Jewish Women in Eighteenth-Century Modena: 
Individual, Household, and Collective Properties, in J. SPERLING and S. WRAY (a cura di), 
Across the Religious Divide: Women's Properties in the Wider Mediterranean (ca. 1300-
1800), New York 2010, 191-207 (in stampa). 
20 Per una nuova analisi del concetto di tzedakah attraverso fonti rabbiniche e il contesto 
medievale si veda M. COHEN, Poverty and Charity in the Jewish Community of Medieval 
Egypt, Princeton 2005. Per uno studio innovativo di nuove forme di filantropia nelle società 
ebraiche europee nel passaggio all’età moderna si rimanda a D. PENSLAR, Shylock’s 
Children: Economics and Jewish Identity in Modern Europe, Berkeley 2001. 



F. Francesconi, Spazi e tempi nel ghetto ebraico di Modena 

Quaderni Estensi Rivista, I – 2009 <http://www.archivi.beniculturali.it/ASMO/QE,1,2009> 
 

16 

pesanti21. Negli stessi giorni si teneva anche l’assemblea generale della 
confraternita e in questo modo le donne della SH intendevano “avalorare 
vieppiù la santa opera della haverah medesima”. Il giorno della luna nuova 
era amplificato nella sua significanza speciale per le donne attraverso 
modalità di “rito” -le donazioni, la riunione dell’assemblea generale etc.- 
assai comuni presso le confraternite ebraiche maschili 22. Per esempio, gli 
Shomerim la-Boqer sopra citati festeggiavano l’anniversario di fondazione 
del loro sodalizio nel giorno di Hoshanah Rabbah, che “si è trasformata in 
un giorno meritevole di ulteriore onore”23. 

 
 

Conclusioni 
 
Il caso modenese suggerisce che negoziazione culturale e 

mantenimento dell’identità degli ebrei d’Italia nella prima età moderna 
furono senza dubbio processi complessi e non lineari, ma lo studio di forme 
di aggregazione come le confraternite costituiscono una chiave fruttuosa di 
analisi. Nel caso delle confraternite maschili vi fu, talvolta, l’adozione di 
prodotti culturali (la musica di Carlo Grossi, citata all’inizio) e la 
rielaborazione di tendenze della mentalità (l’austerità controriformistica 
nella trasformazione della veglia per la circoncisione di un nuovo nato) di 
ambito cristiano. Diversamente, nel caso della confraternita femminile SH 
vi furono l’introduzione e la rielaborazione simbolica di rituali ebraici fino 
ad un certo punto di sola pertinenza maschile. La cultura della maggioranza 
cristiana penetrò mediata, appunto, dai modelli di associazionismo maschile. 
Uomini e donne nel ghetto di Modena elaborarono strategie di 
sopravvivenza culturale relazionandosi in maniera peculiare a tempi e spazi 
di cui disponevano. 

                                                 
21 Sull’importanza di Rosh Hodesh per le donne nella prima età moderna si rimanda a C. 
WEISSLER, Voices of the Matriarchs: Listening to the Prayers of Early Modern Jewish 
Women, Boston 1998, pp. 23, 112–16. 
22 Sull’introduzione dei rituali nella confraternita SH mi permetto di segnalare F. 

FRANCESCONI, The Eighteenth-Century Soed Holim of Modena: Negotiation, Cultural 
Survival and Silenced Spirituality of Italian Jewish Women, in N. TERPSTRA (a cura di), 
Brotherhoods and Boundaries, N. Terpstra, Brepols (Turnout: Brepols), di prossima 
pubblicazione. 
23 Testo riportato in Cantata ebraica in dialogo, cit. 


